Самые благоприятные собрания для духовного продвижения,- это такие собрания, которые характеризуются торжественным и глубоким исследованием сердца, где каждый ищет возможности познать и увидеть себя и в глубоком смирении стремится учиться у Христа.- СЦ 1,412(1864).

Сильнейшим оплотом порока в нашем мире является не чудовищная жизнь распутного грешника или опустившегося падшего человека, а жизнь, которая кажется добродетельной, честной и благородной, но в которой таится единственный грех, где потворствуют только одному пороку... Гениальность, таланты, доброта и даже благородные и великодушные дела могут, таким образом, стать приманкой для сатаны, чтобы вовлечь души в пропасть смерти.- В 150 (1903).

Мы должны больше остерегаться опасности внутри церкви, чем извне. Церковь сама создает себе намного более серьезные препятствия к получению силы и достижению своей благородной цели, чем со стороны мира. Неверующие люди вправе ожидать, что христиане, исполняющие заповеди Божьи и имеющие веру Иисуса, более, чем кто-либо другой, будут стараться своей безупречной жизнью, своим благочестивым примером и своим животворным влиянием возвысить и содействовать развитию того дела, причастниками которого они являются. Но как часто именно те, кто ставит себя в ряды защитников истины, создают особенно большие препятствия к ее распространению! Когда проявляется неверие, выражаются сомнения, лелеется тьма,- все это ободряет злых ангелов, чтобы присутствовать там и открывает путь для осуществления планов сатаны.- ИВ 1, 122 (1887).

Мы видим, что чувства людей будоражатся, истина смешивается с ложью, что многих вводят в заблуждение. Но обмана можно избежать. В свете Слова Божьего не так уж трудно определить природу этих движений. Мы можем с уверенностью сказать, что нет благословения Божьего там, где люди пренебрегают свидетельством Библии, отворачиваются от тех ясных и испытывающих душу истин, которые требуют самоотречения и отказа от мирских удовольствий. И, согласно данному Самим Христом правилу: "По плодам их узнаете их" (Матф. 7:16),- становится ясно, что эти движения - не от Духа Божьего.- ВБ464

Злые ангелы в виде верующих будут трудиться в наших рядах, чтобы проявился сильный дух неверия. Но пусть даже это не разочарует вас, но дарует искреннему сердцу помощь от Господа в борьбе против этих сатанинских сил. Эти злые силы собираются в наших собраниях не для того, чтобы получить благословение, а чтобы противодействовать влиянию Духа Божьего.- Ум, характер, личность т. 2, 504, 505 (1909).

Каковы мы в смерти, таковы и в утро воскресения. Тогда уже невозможно ни преобразование характера, ни обращение в веру. (1888-414:7)

**Электрическая сила мозга активизирует организм**. - Необходимо особенно подчеркивать то влияние, которое оказывают наши мысли на состояние всего организма и то, как наше самочувствие действует на мышление. Электрическая энергия мозга, развиваемая умственной деятельностью, обеспечивает жизнеспособность всего организма и является бесценным фактором в противостоянии болезни. Необходимо усвоить, что сила воли и самоконтроль сохраняют здоровье и способствуют выздоровлению. Пусть каждый знает об угнетающем, даже разрушающем влиянии гнева, неудовлетворенности, эгоизма и нечистоты, и с другой стороны, следует показать удивительную животворную силу бодрости, бескорыстия и благодарности (Воспитание, с. 197 [1903]).

**Любовь Христа оживотворяет все человеческое** **существо**. - Любовь, которой Христос наполняет все человеческое существо, является обновляющей силой. Прикосновение этой любви к жизненно важным органам – мозгу, сердцу, нервам - дарует исцеление. Эта любовь пробуждает к жизни высшие силы человеческого естества. Любовь Христа освобождает душу от чувства вины и печали, смертельной тревоги и беспокойства, которые истощают жизненные силы. С ней приходят спокойствие и безмятежность. Она рождает в душе радость, которую ничто земное разрушить не может, - радость в Святом Духе, радость, дарующую здоровье и жизнь (Служение исцеления, с. 115 [1905]).

**Трудная задача**. - Поскольку человек так дорого обошелся небу и стоил жизни дорогому Сыну Божьему, то как же осторожно служителям, учителям и родителям надо обращаться с душами тех, кто испытывает на себе их влияние. Иметь дело с человеческими умами и душами – это тонкая работа, к которой нужно приступать со страхом и трепетом. Воспитателям молодежи нужно сохранять совершенное самообладание. Лишиться влияния на человеческую душу из-за вспышки гнева или из-за неуместного стремления утвердить свое достоинство и превосходство – значит совершить ужасную ошибку, поскольку это может послужить причиной потери этой души для Христа. Разум молодых людей может настолько отравлен из-за несправедливости наставников, что причиненный им вред трудно будет полностью устранить. Религия Христа должна оказывать регулирующее влияние на воспитание и обучение молодежи.

**Перегрузка не способствует успешным занятиям с другими**. – Учителя сами должны уделять должное внимание законам здоровья, чтобы сохранить свои собственные силы в возможно лучшем состоянии и как словом, так и делом оказывать правильное влияние на своих учеников. Учитель, физические силы которого уже подорваны болезнью или переутомлением, должен обратить особое внимание на законы жизни. Ему следует уделять время для отдыха. Он не должен возлагать на себя обязанности помимо работы в школе, иначе это вызовет такое физическое и умственное напряжение, что его нервная система будет выведена из равновесия. В результате он будет не готов работать с учениками и не сможет оценить должным образом ни себя, ни их (Христианское воздержание [Е.Г. Уайт] и Библейская гигиена [Джеймс Уайт], с. 83, 1890; Принципы христианского воспитания, с. 147).

**Христос понимает**. - Тот, Кто взял на Себя нужды рода человеческого, знает, как сочувствовать людским страданиям. Христу известна не только каждая душа, не только особые нужды и испытания этой души, Он знает также и все обстоятельства, которые беспокоят и смущают дух. Его чуткая рука с нежностью и состраданием простерта к каждому страдающему чаду. Те, на долю которых выпадают самые тяжелые страдания, в самой большой мере получают Его сочувствие и жалость. Его трогают наши немощи, и Он желает, чтобы мы положили наши проблемы и беды к Его ногам и оставили их там (Служение исцеления, с. 249 [1905]).

**Понимание приводит к более тесным взаимоотношениям со Христом**. - Добрые дела – это и есть тот плод, который Христос ожидает от нас: добрые слова, благотворительные дела и нежная забота о бедных, нуждающихся и страждущих. Когда сердце сочувствует другим сердцам, страждущим от разочарования и горя, когда рука протягивается к нуждающимся, чтобы помочь им, когда нагих одевают, странника приглашают пройти в дом и дают ему место в своем сердце, тогда ангелы приближаются к такому человеку, и Небо окликается в ответном порыве. Каждый справедливый, милосердный и щедрый поступок отзывается на Небе нежной мелодией. Отец Небесный взирает со Своего престола на тех, кто поступает милостиво и причисляет их к самому ценному Своему достоянию. «И они будут Моими, говорит Господь Саваоф, собственностью Моею в тот день» (Мал.3:17). Каждый милостивый поступок в отношении нуждающихся и страдальцев рассматривается так, словно он сделан для Иисуса. Когда вы помогаете бедным, сочувствуете страждущим и угнетенным, становитесь другом для сироты, вы тем самым устанавливаете более тесные взаимоотношения с Иисусом (Свидетельства для Церкви, т. 2, с. 25 [1868]).

**Христос призывает к нежности и состраданию**. – Истинное сочувствие человека к его ближнему должно быть признаком отличия между теми, кто любит и боится Бога, и теми, кто невнимателен к Его закону. Как велико сочувствие, проявленное Христом, когда Он пришел в этот мир, чтобы пожертвовать Своей жизнью ради погибающего мира! Его религия побуждала Его совершать подлинную медико-миссионерское служение. Он являлся целительной силой. «Милости хочу, а не жертвы», - сказал Он. Именно этим критерием Великий Источник истины желает сделать **различие между истинной и ложной религией.** Бог желает, чтобы Его врачи миссионеры трудились с нежностью и состраданием, которые проявлял бы Христос, если бы был в нашем мире (Специальные свидетельства относительно медико-миссионерского служения 8, 1893; Медицинское служение, с. 251).

**Полнота жизненного счастья**. - Развитый ум – большое богатство, но без смягчающего влияния сострадания и святой любви он **не будет иметь** высшей ценности. Нам надо находить нежные и участливые слова для окружающих и бережно обращаться с ними. Мы можем оказывать тысячи небольших знаков внимания через дружелюбные слова и приятные взгляды, за которые нам потом воздается сторицей. Невнимательные христиане своим пренебрежением к окружающим показывают, что они не находятся в союзе со Христом. **Невозможно** быть в единении со Христом и одновременно не проявлять доброты к ближним и забывать об их правах. Многие **жаждут** дружеского сочувствия, которого им не хватает.

Бог наделил каждого из нас неповторимой индивидуальностью, которая **не может** полностью слиться с личностью другого человека, **но** наши личностные особенности никогда не выйдут на первый план, **если** мы, на самом деле, Христовы дети **и если** Его воля стала нашей. Нам следует посвятить свою жизнь благу и счастью окружающих, как это сделал Спаситель. Нам надо **забыть** о себе и всегда **искать** возможности выразить благодарность даже в малом за те блага, которые мы получаем от ближних, и **использовать** любую возможность для их ободрения, облегчения их бремени и печали своими небольшими услугами, а также нежным, добрым и любящим отношением. Эти сознательные, продуманные любезности, которые берут начало **в наших семьях**, а затем выходят за пределы семейного круга, помогают достичь полноты счастья в жизни, тогда как пренебрежение такими мелочами наполняет жизнь горечью и скорбью (Свидетельства для Церкви, т. 3, с. 539, 540, [1868]).